
 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học, ĐH Huế 

 Tập 22, Số 3 (2023) 
 

35 

 

CON ĐƯỜNG DU NHẬP VÀ MỘT SỐ HỆ PHÁI ĐẠO GIÁO Ở TRUNG BỘ 

 

Nguyễn Đăng Hựu 

Khoa Lịch sử, Trường Đại học Khoa học, Đại học Huế 

Email: nguyendanghuu@gmail.com 

Ngày nhận bài: 10/01/2023; ngày hoàn thành phản biện: 10/01/2023; ngày duyệt đăng: 26/6/2023 

TÓM TẮT 

Bài viết nghiên cứu con đường du nhập và dấu ấn một số hệ phái Đạo giáo Trung 

Hoa ở Trung Bộ. Với phương pháp phân tích định tính dựa trên nguồn thư tịch 

dân gian và tư liệu điền dã dân tộc học, bài viết cho thấy sự có mặt của các yếu tố 

Đạo giáo ở miền Trung là kết quả của tiến trình di dân, trao đổi mậu dịch và tiếp 

nhận các dòng tư tưởng của người Việt trong suốt diễn trình lịch sử. Dấu ấn của 

hai giáo phái Chính Nhất (正一道) và Toàn Chân （全真道）trong tín ngưỡng dân 

gian ở miền Trung Việt Nam cho thấy đặc điểm và phạm vi ảnh hưởng rộng rải 

của cáchệ phái Đạo giáo. Đặc điểm biểu hiện trên phương diện tư tưởng và hệ thần 

linh cho chúng ta thấy rằng Trung Bộ là nơi gặp gỡ giữa các dòng Đạo giáo của 

nhóm di dânViệt từ Bắc bộvà dòng Đạo giáo của cộng đồng người Hoa. Cơ chế 

tiếp nhận các yếu tố Đạo giáo ở Trung Bộ nổi bật với tính gián tiếp, đó là sự tiếp 

nhận thông qua truyền thống Tam giáo của người Việt và qua con đường lan toả 

của tín ngưỡng dân gian vùng lưỡng Quảng và Phúc Kiến. 

Từ khoá: Đạo giáo, miền Trung, các hệ phái Đạo giáo, truyền bá. 

 

1. MỞ ĐẦU 

  Đạo giáo là tôn giáo được khởi phát từ Trung Hoa, ngay từ thời kỳ mới ra đời 

Đạo giáo đã nhanh chóng được truyền bá đến các nước trong khu vực. Tôn giáo này đã 

được du nhập vào Việt Nam từ rất sớm, trải qua quá trình lịch sử lâu dài Đạo giáo đã 

ảnh hưởng sâu sắc đến tư tưởng, văn hoá và đời sống tôn giáo người Việt, bởi đặc tính 

tương đồng và sự gắn kết khăng khít với tín ngưỡng dân gian bản địa.  

Dù không còn là một thực thể tôn giáo độc lập, Đạo giáo vẫn thu hút sự quan 

tâm của một số học giả ở Việt Nam, Trung Quốc, Nhật Bản và phương Tây. Hiện trạng 

nghiên cứu về Đạo giáo Việt Nam tập trung vào hai nhóm chủ đề chính: Nhóm thứ 

nhất, tập trung vào tư tưởng, lịch sử du nhập và phát triển của Đạo giáo, như Báo cáo 

nghiên cứu phương đạo Việt Namcủa Vương Khả (王卡,1998), Nghiên cứu Đạo giáo Đông Á 



 

 

 

Con đường du nhập và một số hệ phái Đạo giáo ở Trung bộ 
 

36 

(孙亦平-2014), Nghiên cứu Đạo giáo Nam truyền Việt Nam thời Bắc thuộccủa Vũ Như Tùng 

(宇汝松,2015), … ; nhóm chủ đề thứ hai tập trung vào quá trình bản địa hóa và các biến 

thể địa phương của Đạo giáo Việt Nam, như Thần người và đất Việt của Tạ Chí Đại 

Trường (1989, 2006), Đạo giáo với văn hoá Việt Nam của Nguyễn Đăng Duy (2001), Người 

Việt Nam với Đạo giáo của Nguyễn Duy Hinh (2003), Nghiên cứu so sánh văn hoá bùa chú 

dân tộc Kinh Việt - Trung của Vũ Hồng Thuật (2013)… Ngoài ra, một số nghiên cứu của 

các học giả phương Tây thời thuộc địa như Gustave Dumoutier, Georges Coulet, 

Leopold' Michel Cadierè… cũng đã gián tiếp cho thấy mối liên hệ giữa Đạo giáo Trung 

Hoa và Đạo giáo dân gian Việt Nam qua phong tục tập quán và thực hành tôn giáo, 

ma thuật của người bình dân.  

Trong khuôn khổ bài viết, thông qua nguồn thư tịch dân gian và tư liệu điền dã 

ở các tỉnh Trung Bộ Việt Nam như Quảng Trị, Thừa Thiên Huế, Quảng Nam…, nghiên 

cứu này sẽ tập trung giải quyết các vấn đề sau đây: (1) Quá trình du nhập Đạo giáo vào 

miền Trung Việt Nam; (2) Tiếp thu và cộng sinh của Đạo giáo trong tín ngưỡng dân gian miền 

trung Việt Nam. 

 

2. CON ĐƯỜNG DU NHẬP CỦA ĐẠO GIÁO VÀO TRUNG BỘ 

2.1 Đạo giáo có mặt ở vùng Trung Bộ như là kết quả của tiến trình di cư nội vùng và 

di cư liên vùng từ phía Bắc xuống phía Nam của người Việt 

Đây là giai đoạn lan toả dân cư từ vùng trung tâm đồng bằng châu thổ sông 

Hồng xuống miền Trung khai hoang, chiếm lĩnh các vùng ven biển và các vùng đất cận 

biên khác. Lịch sử phát triển các dòng họ ở miền Trung Việt Nam cho thấy trong số 

những nhóm di dân có cả những đạo sĩ Đạo giáo. Vị Thuỷ tổ dòng họ La vùng ở Nga 

Sơn - Thanh Hoá là một đạo sĩ Đạo giáo. Nam ông mộng lục (南翁夢錄) cho biết: đời 

Tống Nhân Tông (1022-1063) vị đạo sĩ này đã dẹp yên sóng lớn giúp quân đội vua Lý 

Thái Tông nước An Nam vượt qua cửa biển Thần Đầu (神投) để chinh phạt Chiêm 

Thành.1 Lúc khải hoàn trở về, nhà vua phong cho ông là “Áp Lãng chân nhân”( 壓浪真

人), cũng từ đó “đạo sĩ đi hái thuốc không thấy ở am” (“道士自此採藥，久不在庵”). Do 

gắn với huyền tích pháp thuật Đạo giáo nên về sau cửa biển này được đổi tên thành 

Thần Phù (神符). Đây có thể là một trong những điểm tu đạo và thờ cúng các vị thần 

tiên Đạo giáo sớm ở Bắc Trung Bộ. Về sau nhiều thư tịch khác cũng ghi chép một số 

huyền tích Đạo giáo ở địa điểm này. Thiên Nam tứ chí lộ đồ thư (天南四至路圖書) - một 

bộ bản đồ quân sự sớm nhất (1686) về miền Trung cũng đề cập: “Cửa Thần Phù, Từ 

 

1Đây là sự kiện đề cập đến cuộc chiến với Vương quốc Champa của vua Lý Thái Tông năm 

Giáp Thân (1044). 



 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học, ĐH Huế 

 Tập 22, Số 3 (2023) 
 

37 

Thức đi chơi đến đấy gặp tiên, nên có tên là cửa Tiên Hôn, phía phải bên cửa có động 

Từ Thức, cả hai nơi đều rất thanh tịnh sâu kín, con cờ của tiên và bàn cờ đá đều có đủ” 

(神符門徐式遊此遇仙名仙婚門，門邊有徐式峝，二処最清邃，仙碁石枰等物皆具) [12, 

tr.27]. Như vậy, rõ ràng Đạo giáo đã lan toả song hành cùng với tiến trình di dân khẩn 

hoang. Đạo sĩ và tín đồ Đạo giáo có thể là thành phần quan trọng trong lớp cư dân 

Nam tiến, tạo tiền đề phát triển cho Đạo giáo ở miền Trung Việt Nam các thời kỳ về 

sau. 

2.2 Đạo giáo có mặt ở Trung Bộ do tiếp nhận các dòng nhập cư của người Hoa 

Chúng tôi cho rằng, với cộng đồng này, Đạo giáo được truyền bá theo ba con 

đường: 1) Theo cộng đồng người Hoa vốn đã định cư trước đó ở Bắc bộ và địa đầu Bắc 

Trung Bộ tiến xuống phía Nam khẩn hoang làng xã. 2) Theo tuyến đường mậu dịch 

ven biển, dọc các thương cảng và kinh đô, dinh trấn ở miền Trung. 3) Theo con đường 

tỵ nạn chính trị thời Minh, Thanh đến định cư ở Trung Bộ. 

Miền Trung Việt Nam, đặc biệt ở các tỉnh cực bắc vốn đã có dấu ấn cư trú của 

người Hoa từ rất sớm. Chẳng hạn, ngay từ thời Hậu Hán (947 - 950) các nhóm di dân 

họ Hồ từ Chiết Giang đã nhập cư vào Trung Bộ lập nên trang ấp ở Bào Đột (Quỳnh 

Lưu, Nghệ An), người đứng đầu là Hồ Hưng Dật, sau trở thành vị thuỷ tổ họ Hồ ở 

Việt Nam [13, tr.47]. Trong những cộng đồng người Hoa nhập cư sớm có một bộ phận 

tiếp tục Nam tiến tìm nơi buôn bán thích hợp hoặc khai khẩn lập làng xã định cư. Họ 

ngoài thương nhân còn có quan binh, thợ thủ công, thầy thuốc và cả đạo sĩ Đạo giáo. 

Tư liệu Hán Nôm ở làng Phù Bài (Thừa Thiên Huế) cho biết vị thần Thành Hoàng làng 

của họ là một đạo sĩ gốc Hoa tên Ngô Thù (1502 - 1592) đã theo Nguyễn Hoàng vào 

vùng Thuận Hoá. Đi theo ông vào Nam là một cộng đồng người Hoa từng định cư ở 

vùng Hoan Ái, họ đến vùng sơn phận của làng Phù Bài (Thừa Thiên Huế) khai hoang 

lập làng, tìm kiếm nguồn quặng để sản xuất sắt. Vị đạo sĩ này lấy tên hai pháp khí 

quan trọng của Đạo giáo phù lục là:（符）Phù chú và（牌）lệnh bài để đặt tên cho 

ngôi làng của mình lập ra. Gia phả dòng họ Ngô làng Lang Xá và Phù Bài (Thừa Thiên 

Huế) còn cho biết tổ tiên của đạo sĩ Ngô Thù vốn quê gốc ở quận Bột Hải (渤海)tỉnh 

Sơn Đông, Trung Quốc cũng là đạo sĩ ở ty Đào Kỳ dưới thời Minh Thành Tổ Chu Đệ 

(明成祖朱棣) đã phụng mệnh khâm sai sang Việt Nam truyền bá Đạo giáo. Ông là 

người có tài kỳ môn độn giáp, pháp thuật thần thông, tài năng hoán bổ lục thao. Ông 

trở thành vị thần Thành Hoàng làng, được sắc phong liên tục từ triều Hậu Lê đến triều 

Nguyễn.  

2.3 Đạo giáo Trung Hoa còn được truyền bá vào Trung Bộ thông qua tuyến đường 

mậu dịch và tị nạn chính trị của người Hoa trên địa bạn Trung Bộ 

Thế kỷ XVI - XVIII đánh dấu một giai đoạn thương mại Trung - Việt cực thịnh 

ở Trung Bộ. Kinh đô Thuận Hoá, dinh trấn Quảng Nam hay các thương cảng Thanh 



 

 

 

Con đường du nhập và một số hệ phái Đạo giáo ở Trung bộ 
 

38 

Hà, Bao Vinh, Hội An, Thị Nại là nơi tập trung buôn bán của cộng đồng người Hoa. 

Theo con đường này, Đạo giáo được du nhập trực tiếp qua thương nhân đến từ Phúc 

Kiến, Quảng Đông, Quảng Tây, Triều Châu, Hải Nam.... Con đường truyền bá này 

khiến Đạo giáo được du nhập vào Trung Bộ là thứ Đạo giáo dân gian đã hoà quyện với 

tín ngưỡng của nhóm Hoa thương bình dân ở vùng Mân, Đài, Lưỡng Quảng…  

Ngoài con đường mậu dịch, Đạo giáo còn được du nhập vào Trung Bộ theo con 

đường tỵ nạn chính trị thời Minh Thanh. Trung Bộ là một trong những điểm đến của 

dòng di dân người Hoa toả ra khắp vùng Đông Nam Á, đặc biệt sau biến cố chính trị 

thời Minh-Thanh. Những di thần, di nhân nhà Minh đến Trung Bộ tỵ nạn, cùng lớp 

thương nhân đã tạo nên cộng đồng người đông đảo ở miền Trung Việt Nam, nhiều 

nhất là vùng Thuận Hoá, Quảng Nam. Nghiên cứu của Nguyễn Phước Tương cho biết 

trong các nhóm di dân tỵ nạn chính trị “có cả thầy phong thuỷ”[10, tr.153]. Chẳng hạn, 

nhóm dân từ vùng Phúc Kiến và Triều Châu di tản vào Quảng Nam vào giữa thế kỷ 

XVI do một di thần nhà Minh là Khổng Thiên Như dẫn đầu là một ví dụ. Không có 

nhiều tư liệu, kinh sách hay Đạo quán Đạo giáo chính tông do nhóm này lập nên ở 

Trung Bộ. Tuy nhiên, qua các thiết chế như hội quán, cung, đường, miếu thờ ở các khu 

mậu dịch của người Minh Hương, Hoa kiều thì dấu ấn Đạo giáo dân gian khá rõ. Các 

cơ sở thờ cúng thần linh Đạo giáo như Bắc Đế Trấn Vũ, Quan Thánh Đế Quân, Văn 

Xương Đế Quân, Tây Cung Vương Mẫu, Bảo Sanh Đại Đế… khá dày đặc ở Thừa Thiên 

Huế, Đà Nẵng và Quảng Nam. Sự xuất hiện phổ biến đó cho chúng ta một giả thuyết 

rằng lớp thần linh Đạo giáo có thể đã được tích hợp trong tín ngưỡng dân gian người 

Hoa trước khi nó được truyền bá vào Trung Bộ.  

 

3. MỘT SỐ HỆ PHÁI ĐẠO GIÁO Ở TRUNG BỘ 

Lịch sử phát triển của Đạo giáo Việt Nam để lại dấu ấn rõ nét của hai trường 

phái Đạo giáo thần tiên và Đạo giáo Phù lục. Đạo giáo thần tiên chủ trương tu tánh, tập 

trung vào vấn đề đạt Đạo, quay về với nội tâm, xây dựng thân thể khoẻ mạnh, tinh 

thần an lạc, mở được tuệ giác và đạt trạng thái Thiên Nhân hợp nhất. Đạo giáo phù lục 

chủ trương trì tụng kinh sách và chú ngữ, thực hành nghi lễ và phương thuật… để cầu 

đảo, trị bệnh, giải ách trừ tai, hoá giải các vấn đề gặp phải trong đời sống.  

Đạo giáo thần tiên có thể có ảnh hưởng nhất định đến tầng lớp vua chúa, quý 

tộc, quan lại và trí thức ở Trung Bộ. Một số công trình ở kinh đô Phú Xuân mà tên gọi 

của nó cũng đã thể hiện ảnh hưởng này. Linh Hựu quán - một quán Đạo giáo có quy 

mô lớn được vua Minh Mạng lập ra tại kinh đô Huế năm 1829 [8, tr.866]. Tên các công 

trình điện Trùng Tiêu, gác Từ Vân, gác Tường Quan của Linh Hựu quán gợi lên ảnh 

hưởng của Đạo giáo thần tiên. Trong Hoàng Thành Huế còn có một số vườn ngự uyển 

mà cách thức đặt tên công trình cũng cho thấy dấu ấn Đạo giáo Thần Tiên. Hồ Tịnh 

Tâm - khu vườn ngự rộng lớn, là chốn bồng lai tiên cảnh giữa kinh thành để nhà vua 



 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học, ĐH Huế 

 Tập 22, Số 3 (2023) 
 

39 

tìm sự yên tĩnh. Tên của ba hòn đảo nổi lên giữa mặt nước trong ngự uyển này là Bồng 

Lai, Phương Trượng, Doanh Châu vẫn còn hiện tồn gợi lên về một tiên cảnh của Đạo 

giáo. Tương tự, những tên gọi cung Trường Sanh, lạch Đào Nguyên, hồ Thái Dịch, 

điện Thái Hoà, cầu Trung Đạo… cũng thể hiện tư tưởng của Đạo học và Tiên Đạo. Đáng 

chú ý, một công trình khác cho thấy dấu ấn thực hành đạo giáo thần tiên của vua nhà 

Nguyễn hoặc giới hoàng tộc trong Tử Cấm Thành. Vườn thượng uyển Cơ Hạ có một 

cốc nhỏ mang tên Bảo Quang Cốc được xây dựng như là nơi tu luyện đạo sĩ với các 

động như Phước Duyên Động, Không Động và cửa như Sơn Huy Xuyên Mị, Phát 

Thiên Quang, Từ Thất Huệ Môn [4, tr.24]. Có thể nói, đối tượng tiếp nhận Đạo giáo 

ban đầu chủ yếu là tầng lớp quý tộc, quan lại. Tầng lớp này chủ yếu tiếp nhận hệ 

thống tư tưởng, kinh sách, giáo lý của Đạo giáo thần tiên. 

Khác với xu hướng tiếp nhận của giới thượng lưu, tầng lớp bình dân lại có tiếp 

nhận rộng rãi và sâu sắc đối với Đạo giáo phù lục. Trường phái này tương đồng với tín 

ngưỡng dân gian bản địa nên thích hợp và dễ tiếp nhận đối với đại bộ phận dân gian 

người Việt. Hai giáo phái có ảnh hưởng rộng rãi trong dân gian vùng Trung Bộ Việt 

Nam là phái Thiên sư đạo (sau gọi là Chính Nhất đạo) và phái Toàn Chân đạo, trong đó 

phái Thiên sư đạo phổ biến hơn cả. 

Phái Thiên sư đạo để lại dấu ấn rộng khắp trong đời sống tín ngưỡng ở các làng 

xã cũng như trong các Đạo quán hiện tồn ở Quảng Trị, Thừa Thiên Huế. Vị tổ sư 

Trương Đạo Lăng cùng với 3 vị Tam Thanh, Lão Tử là những vị thần được thờ ở hầu 

hết các đạo quán và điện thờ tư gia của giới thầy pháp ở Quảng Trị, Thừa Thiên Huế. 

Các vị đạo sĩ dân gian này xem Trương Đạo Lăng là tổ sư, lập bàn thờ tổ tại tư gia với 

danh xưng Trương Thiên sư. Hệ thống khoa nghi và sách hướng dẫn thực hành phù lục 

của phái Chính Nhất cũng được lưu hành phổ biến trong giới đạo sĩ dân gian và cả 

giới tu sĩ Phật giáo Trung Bộ. Một số khoa nghi mà chúng tôi tiếp cận được trong quá 

trình điền dã như: Giải Oan Bạt Độ Khoa Nghi (解冤拔科儀), Thiền Môn Tập Yếu Bạt 

Độ Nam Thương Khoa (禪門集要拔度南殤科), Vạn pháp quy tông (萬法歸宗), Chúc do 

khoa (祝由科), Linh Phù Toản Yếu Trùng Tang (靈符纂要重葬喪) .v.v. cho thấy Thiên 

Sư đạo thật sự là giáo phái ảnh hưởng sâu rộng, chi phối diện mạo của Đạo giáo vùng 

Trung Bộ. 

Dù không ảnh hưởng rộng rãi như giáo phái Thiên Sư đạo, nhưng giáo phái 

Toàn Chân đạo cũng để lại một số dấu ấn ở một vài địa phương vùng Nam Trung Bộ, 

mà Hội An - Quảng Nam là nơi tiêu biểu. Những dấu tích hiện tồn có thấy phái Toàn 

Chân có thể được du nhập vào miền Trung theo chân cộng đồng người Hoa trong thời 

kỳ mạt Minh - sơ Thanh. Tín ngưỡng Trấn Vũ Đại Đế ở Lai Viễn Kiều (Hội An) là một 

cứ liệu cho thấy sự lan toả của giáo phái Toàn Chân từ Vũ Đương sơn xuống phía Nam 

thông qua đường Quảng Đông. Ngoài ra, dòng Tiên Thiên Đạo của phái Toàn Chân còn 

tôn thờ là Diêu Trì Vương Mẫu, tín ngưỡng Diêu Trì cũng xuất hiện trong cộng đồng 



 

 

 

Con đường du nhập và một số hệ phái Đạo giáo ở Trung bộ 
 

40 

người Hoa, tín đồ Cao Đài hoặc tín đồ đạo Mẫu tại Nam Trung Bộ. Tiên Thiên Đạo về 

sau phát triển thành hai nhánh Tạng Hà Động và Cẩm Hà Động [19, tr.239], Tạng Hà 

Động (藏霞洞) phát triển ở phía Bắc, Cẩm Hà Động(錦霞洞) phát triển ở phái Nam, 

nhánh Cẩm Hà Động có thể đã có mặt ở Hội An vào thế kỷ XIX. Văn bia của Cẩm Hà 

Cung (chùa Bà Mụ) hiện dựng sau lưng Trừng Hán Cung ở Hội An cho biết đây công 

trình sáng lập lúc mới qua phương Nam (為南來創立之先而祖亭) của cộng đồng người 

Hoa ở Hội An. Cẩm Hà Cung thời Khải Định thờ Bảo Sanh Đại Đế và phối thờ 36 vị 

thần khác, trong đó có Huyền Thiên Đại Đế, Thái Thượng Lão Quân, Khương Tử 

Nha,… Các dấu ấn nêu trên cho thấy đây là một quán Đạo giáo quan trọng thể hiện sự 

có mặt của phái Toàn Chân ở Trung Bộ. Khác với lịch sử du nhập sớm và ảnh hưởng 

rộng rãi của Chính Nhất đạo, sự có mặt của Toàn Chân đạo ở Trung Bộ có thể muộn 

hơn và có phạm vi ảnh hưởng chủ yếu trong cộng đồng Hoa kiều từ các vùng Quảng 

Đông, Quảng Tây, Phúc Kiến. 

Như vậy, có thể thấy rằng, hệ thống lý luận, tư tưởng, phương thức thực hành 

như dưỡng sinh, luyện đan của Đạo giáo thần tiên dường như không ảnh hưởng trực 

tiếp và sâu đậm bằng các thực hành cầu cúng, lễ bái, phù thuật… của Đạo giáo phù lục. 

Điều này khiến cho trường phái Đạo giáo Phù lục có mặt và ảnh hưởng rộng khắp 

vùng Trung Bộ Việt Nam. Đây cũng chính là căn cứ để lý giải vì sao Đạo giáo Trung 

Hoa và tín ngưỡng dân gian Việt Nam có sự gắn kết mật thiết và bền chặt. 

 

4. KẾT LUẬN 

Dòng chảy của Đạo giáo Trung Hoa đã có những ảnh hưởng rộng khắp vượt ra 

khỏi tầm vóc của một tôn giáo nội địa thuở ban đầu. Bằng nhiều con đường lan toả 

khác nhau, Đạo giáo theo các dòng di cư và mậu dịch lan toả đến miền Trung Việt 

Nam. Trong quá trình lan toả Đạo giáo ở Trung Bộ, ngoài các hệ phái Đạo giáo chính 

tông còn có các yếu tố Đạo giáo đã được chắt lọc qua dung hợp Tam giáo ở Việt Nam 

và các yếu tố Đạo giáo hoà lẫn trong tín ngưỡng dân gian các vùng Mân, Đài và Lưỡng 

Quảng. Cả hai hệ phái Toàn Chân và Chính Nhất đều có mặt ở Trung Bộ với những 

biểu hiện đậm nhạt và sức ảnh hưởng khác nhau. Trong đó, dấu ấn và sức ảnh hưởng 

của Chính Nhất Đạo rộng khắp hơn cả. Sau khi được truyền bá, Đạo giáo bắt đầu được 

tín ngưỡng dân gian Trung Bộ Việt Nam tiếp nhận cả trên phương diện hệ thần linh 

lẫn phương diện thực hành. Sự tiếp nhận và hoà nhập Đạo giáo vào tín ngưỡng dân 

gian đã tái cấu trúc và mở rộng chức năng cho tín ngưỡng dân gian vùng Trung Bộ. 

Kết quả, tín ngưỡng dân gian trở thành một phần đại diện của Đạo giáo khi tôn giáo 

này suy tàn, không còn là một thực thể tôn giáo độc lập ở Việt Nam. Động thái gắn kết, 

cộng sinh giữa Đạo giáo và tín ngưỡng dân gian hiểu trong bối cảnh này vừa như là 

phương thức bảo tồn mạch nguồn Đạo giáo vừa là cách kiến tạo và hoàn thiện công 

năng xã hội của tín ngưỡng dân gian. Đạo giáo hoà mình vào tín ngưỡng dân gian để 



 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học, ĐH Huế 

 Tập 22, Số 3 (2023) 
 

41 

tồn tại trong các giai đoạn lịch sử suy thoái. Ngược lại tín ngưỡng dân gian tiếp nhận 

Đạo giáo để bổ túc, hoàn chỉnh hoá công năng và gia tăng sức hút. Đặc điểm truyền bá, 

động thái tiếp biến và hoà nhập giữa Đạo giáo Trung Hoa với tín ngưỡng dân gian 

miền Trung Việt Nam là một đơn cử cho thấy sức ảnh hưởng, tính năng động, linh 

hoạt và mềm dẻo của các thực hành tôn giáo dân và của Đạo giáo khi được truyền bá 

ra hải ngoại. 

 

TÀI LIỆU THAM KHẢO 

[1]. Dương Văn An (Trần Đại Vinh, Hoàng Văn Phúc hiệu đính, dịch chú) (2001). Ô Châu Cận 

Lục, Nxb Thuận Hóa, Huế. 

[2]. Léopold Cadière (2006). “Tôn giáo người Việt” trong Đỗ Trinh Huệ. Văn hóa, tôn giáo, tín 

ngưỡng Việt Nam dưới nhãn quan học giả L. Cadière, Nxb Thuận Hóa, Huế. 

[3]. Nguyễn Duy Hinh (2003). Người Việt Nam với Đạo giáo, Nxb Khoa học Xã hội, Hà Nội. 

[4]. Nguyễn Thế Hùng (2002). Quán Đạo giáo ở Hà Tây, Luận án tiến sĩ Viện Khảo cổ học, Hà 

Nội. 

[5]. Onishi Kazuhiko (2011). “Bàn về tín ngưỡng Cửu Thiên Huyền Nữ ở Huế”, Nghiên cứu và 

phát triển, Số 2. 

[6]. Onishi Kazuhiko (2014). “Đạo giáo thời chúa Nguyễn qua nghiên cứu chùa Thiên Tôn”, 

Xưa & Nay, Số 448. 

[7]. Onishi Kazuhiko. “Bàn về chế độ quan lại Đạo giáo của thời Hậu Lê Việt Nam (thế kỷ 

XVIII), trong Kỷ yếu hội thảo quốc tế Việt Nam học lần thứ hai, Số 2, tr.133-142. 

[8]. Quốc sử quán triều Nguyễn (2004). Đại Nam thực lục. tập IV, Nxb Giáo dục, Hà Nội. 

[9]. Quốc sử quán triều Nguyễn (1998). Khâm định Việt sử thông giám cương mục, tập I, Nxb 

Giáo dục, Hà Nội. 

[10]. Nguyễn Phước Tương (2004). Hội An di sản thế giới, Nxb Văn nghệ Thành phố Hồ Chí 

Minh. 

[11]. Tạ Chí Đại Trường (2006).  Thần người và đất Việt, Nxb Văn hoá Thông Tin 

[12]. Trần Đại Vinh, Trần Viết Ngạc (dịch và chú khảo), “Thiên Nam tứ chí lộ đồ thư và Giáp 

Ngọ niên bình Nam đồ”,  Nghiên cứu và phát triển, số 2 (109). 2104 

[13]. Viện sử học,“Di dân của người Việt từ thế kỷ X đến giữa thế kỷ XIX”, Phụ san tạp chí 

Nghiên cứu lịch sử, 1994 

[14]. 王卡《越南访道研究报告》中国道教，1998 年，第 2-3期, 1998 年 ( Vương Khả, “Báo cáo 

nghiên cứu phương đạo Việt Nam”, Đạo giáo Trung Quốc, số 2-3, 1998.) 

[15]. 孙亦平,《东亚道教研究》, 人民出版社, 2014 年.( Tôn Diệc Bình, Nghiên cứu Đạo giáo Đông 

Á, Nxb Nhân Dân, 2014) 



 

 

 

Con đường du nhập và một số hệ phái Đạo giáo ở Trung bộ 
 

42 

[16]. 宇汝松《北属时期道教南传越南研究》世界宗教研究，第 2 期, 2015 年. (Vũ Như Tùng, 

“Nghiên cứu Đạo giáo Nam truyền Việt Nam thời kỳ Bắc thuộc”, Nghiên cứu tôn giáo thế 

giới, số 2, 2015) 

[17]. Vu Hong Thuat, 《中越京族符咒文化比较研究》，博士论文，民族研究院，云南大学，

2013 年. (Vũ Hồng Thuật, Nghiên cứu so sánh văn hoá bùa chú dân tộc Kinh hai nước Việt-

Trung), Luận án tiến sĩ, Viện nghiên cứu Dân tộc- Đại học Vân Nam-Trung Quốc, 2013.) 

[18]. 黎澄, 《南翁梦录》，北方文艺出版社，2021 年.  ( Lê Trừng, An Nam Mộng Lục, Nxb Văn 

nghệ phương Bắc, 2021) 

[19]. 游子安：《道脉南传：20 世纪从岭南到越南先天道的传承与变迁》，载金译、陈进国主编

《宗教人类学》第 2 辑，社会科学文献出版社,2010 年. (Du Tử An, “Mạch Đạo Nam 

truyền: truyền thống và biến đổi của Tiên Thiên Đạo từ Lĩnh Nam đến Việt Nam thế kỷ 

XX” trong Trần Tiến Quốc (cb) Tái Kim (dịch), Nhân học tôn giáo, tập 2, Nxb Khoa học xã 

Hội Văn hiến, 2010) 

 

  



 

 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, Trường Đại học Khoa học, ĐH Huế 

 Tập 22, Số 3 (2023) 
 

43 

 

THE PATH OF INTRODUCTION AND TAOIST SECTS IN CENTRAL VIETNAM 

 

Nguyen Dang Huu 

Faculty of History, University of Sciences, Hue University 

Email: nguyendanghuu@gmail.com 

ABSTRACT 

The article studies the propagation path of Chinese Taoism in Central Vietnam. By 

qualitative analysis based on folk script and ethnographic field materials, this 

article points out that the presence of Taoist elements in central Vietnam is the 

result of the immigration process, trade exchange and the embracement of thought 

streams throughout the historical process of Vietnamese people. The vestiges of the 

two schools - Zheng Yi and Quan Zhen- in folk religion show the characteristics 

and spread of Taoism in Central Vietnam. The characteristics expressed in terms of 

ideology and spiritual system show that the Central region is the meeting place 

between the Taoist lines of the Vietnamese immigrant group from the North and 

the Taoist lines of the immigrant Chinese community. Mechanism of receiving 

Taoism in Central Vietnam stands out for its indirectness, which is the reception 

through the Three Religion tradition of the Vietnamese people and through the 

spread of folk religion in Guang Dong, Guang Zhou and Fujian regions. 

Keywords: Central Vietnam, Taoism, Taoist sects, spread. 

 

Nguyễn Đăng Hựu sinh năm 1983 tại Thừa Thiên Huế. Ông tốt nghiệp 

thạc sĩ chuyên ngành Nhân học tại Viện nghiên cứu Dân Tộc, Đại học Vân 

Nam, Trung Quốc. Hiện nay, ông công tác tại Đại học Duy Tân, và đang 

theo học nghiên cứu sinh chuyên ngành Dân tộc học tại khoa Lịch sử, 

Trường Đại học Khoa học, Đại học Huế. 

Lĩnh vực nghiên cứu: Nhân học văn hoá, tín ngưỡng dân gian, ma thuật. 

 

 

 

  



 

 

 

Con đường du nhập và một số hệ phái Đạo giáo ở Trung bộ 
 

44 

 


